
© 2026 JETIR February 2026, Volume 13, Issue 2                                                          www.jetir.org (ISSN-2349-5162) 

JETIR2602193 Journal of Emerging Technologies and Innovative Research (JETIR) www.jetir.org b708 
 

CULTURA E FILOSOFIA AFRICANA 

AFRICAN CULTURE AND PHILOSOPHY 
 

Autor: Eunice Luísa Estevão Sululo Chame 

Docente e doutoranda em Inovação Educativa 

Universidade Católica de Moçambique – Faculdade de Educação e Comunicação, Nampula, Moçambique 

 

 
Resumo : A cultura e a filosofia africana constituem pilares fundamentais para a compreensão das sociedades do continente e da sua 

diáspora. Ambas refletem uma visão de mundo centrada na coletividade, na ancestralidade e na interdependência entre o homem e a 

natureza. Este artigo tem como objetivo analisar as principais características da cultura e da filosofia africana, destacando os seus 

valores, formas de expressão e relevância no contexto contemporâneo. A partir de uma abordagem teórico-reflexiva, discute-se como 

o pensamento filosófico africano emerge da experiência comunitária e espiritual, relacionando-se com práticas culturais, religiosas e 

sociais que moldam a identidade africana. Conclui-se que cultura e filosofia, em África, são dimensões indissociáveis, pois ambas 

expressam a busca por sentido, harmonia e dignidade humana. 

Palavras-chave: Ancestralidade, Comunidade, Cultura africana, Filosofia africana, Identidade. 

 

Abstract: African culture and philosophy are fundamental pillars for understanding the societies of the continent and its diaspora. Both 

reflect a worldview centred on collectivity, ancestry, and the interdependence between man and nature. This article aims to analyse the 

main characteristics of African culture and philosophy, highlighting their values, forms of expression, and relevance in the 

contemporary context. Using a theoretical-reflective approach, it discusses how African philosophical thought emerges from 

community and spiritual experience, relating to cultural, religious, and social practices that shape African identity. It concludes that 

culture and philosophy in Africa are inseparable dimensions, as both express the search for meaning, harmony, and human dignity.  

Keywords: African culture, Ancestry, African philosophy, Community, Identity.  

 

 

INTRODUÇÃO 
A cultura e a filosofia africana constituem o objecto de estudo deste artigo, cuja análise procura compreender como os valores, práticas 

culturais e sistemas de pensamento se articulam na construção da identidade africana. Estas duas dimensões, embora distintas, revelam 

uma profunda interdependência, uma vez que a cultura fornece o contexto simbólico e moral a partir do qual emergem as reflexões 

filosóficas, enquanto a filosofia interpreta, organiza e dá sentido às práticas culturais vivenciadas pelas comunidades. 

A contextualização histórica mostra que, durante muito tempo, as epistemologias africanas foram marginalizadas pelo pensamento 

ocidental, que frequentemente considerou as sociedades africanas como carentes de racionalidade filosófica. No entanto, autores como 

Mbiti, Gyekye, Hountondji e Ramose demonstram que o continente possui sistemas próprios de conhecimento, profundamente ligados 

à vida comunitária, à ancestralidade e à visão holística da existência. Neste cenário, torna-se essencial revisitar as raízes culturais 

africanas e compreender como os seus princípios filosóficos moldam as relações sociais, espirituais e éticas no quotidiano. 

A relevância deste tema reside na necessidade de recuperar e valorizar as concepções africanas de mundo, de modo a promover uma 

compreensão mais plural e inclusiva do saber humano. Segundo Gyekye (1997), a filosofia africana constitui uma via de afirmação 

cultural e intelectual, contrapondo-se à visão eurocêntrica que durante muito tempo negou à África o estatuto de produtora de 

pensamento racional. Assim, compreender a cultura e a filosofia africana é compreender também as bases da identidade e da resistência 

dos povos africanos diante dos desafios históricos e contemporâneos. 

Este artigo baseia-se em uma pesquisa de natureza qualitativa e bibliográfica, com abordagem teórico-reflexiva. O estudo foi 

desenvolvido a partir da leitura e análise crítica de obras de referência sobre cultura e filosofia africana, tanto clássicas quanto 

contemporâneas, de autores como Tempels (1959), Mbiti (1990), Hountondji (1996), Gyekye (1997), Ramose (1999) e Wiredu (1980). 

 

O artigo está estruturado da seguinte forma: na segunda secção apresenta-se a cultura africana e os seus principais valores; na terceira 

secção analisa-se a filosofia africana e suas correntes fundamentais; na quarta secção discute-se a interconexão entre cultura e filosofia; 

na quinta secção abordam-se os desafios e reinterpretações contemporâneas destas tradições; e, por fim, na sexta secção apresentam-

se as conclusões do estudo. 

 

 

http://www.jetir.org/


© 2026 JETIR February 2026, Volume 13, Issue 2                                                          www.jetir.org (ISSN-2349-5162) 

JETIR2602193 Journal of Emerging Technologies and Innovative Research (JETIR) www.jetir.org b709 
 

A CULTURA AFRICANA: RAÍZES, VALORES E DINÂMICAS SOCIAIS 

A cultura africana é caracterizada pela diversidade e pela valorização da vida comunitária. Em muitas sociedades africanas, o indivíduo 

é visto como parte integrante do grupo, e o bem-estar coletivo prevalece sobre o interesse individual (Bourdieu, 1999). Essa visão 

manifesta-se em provérbios, danças, rituais, músicas e narrativas orais que perpetuam os valores de solidariedade, respeito aos mais 

velhos e harmonia com a natureza (Mbiti, 1990). 

A oralidade é uma das principais marcas da cultura africana. Segundo Mbiti (1990), antes da colonização, o conhecimento era 

transmitido oralmente, especialmente pelos griots, contadores de histórias que preservavam a memória coletiva. Essa tradição 

assegurou a continuidade das sabedorias ancestrais e reforçou o sentimento de pertença comunitária. 

A música e a dança, por sua vez, desempenham papel central na vida social e espiritual africana. Conforme Gyekye (1997), essas 

expressões artísticas não são apenas entretenimento, mas formas de comunicação espiritual e de reforço da coesão social. Além disso, 

a religião tradicional africana articula a ligação entre o mundo visível e o invisível, valorizando os antepassados como mediadores entre 

o homem e o divino (Mbiti, 1990). Assim, a ancestralidade constitui um dos pilares da identidade cultural africana. 

 

 

A FILOSOFIA AFRICANA: PENSAMENTO, IDENTIDADE E SABEDORIA ANCESTRAL 

A filosofia africana, por muito tempo marginalizada pela tradição ocidental, possui uma longa e rica história. Tempels (1959) foi um 

dos primeiros a reconhecer que os povos africanos possuem uma estrutura filosófica própria, centrada na noção de “força vital” como 

essência de todo ser. Essa filosofia, segundo o autor, manifesta-se nas práticas diárias e nas relações sociais, refletindo uma ontologia 

relacional. 

O pensamento africano concebe o ser humano como essencialmente comunitário. A expressão ubuntu, comum em várias línguas 

bantu, traduz o princípio de que “uma pessoa é pessoa por meio de outras pessoas” (Ramose, 1999). Nessa visão, a identidade individual 

é inseparável da coletividade. Para Gyekye (1997), essa ética comunitária constitui a base moral da sociedade africana, orientando as 

relações humanas para a cooperação, o respeito e a solidariedade. 

Outro traço distintivo da filosofia africana é a sua visão holística da realidade. Conforme Wiredu (1980), o pensamento africano rejeita 

o dualismo cartesiano entre corpo e espírito, considerando o mundo como uma totalidade interligada. Essa unidade entre o espiritual e 

o material reforça a importância do equilíbrio, da harmonia e do respeito por todas as formas de vida. Assim, a filosofia africana é 

inseparável da vida prática, sendo, como aponta Hountondji (1996), uma filosofia vivida e comunitária. 

 

 

Interconexão entre Cultura e Filosofia Africana 

A cultura e a filosofia africana formam um sistema simbiótico, no qual as práticas culturais expressam princípios filosóficos e vice-

versa. Como observa Ramose (1999), a filosofia africana está “encarnada” na cultura, nos ritos, na linguagem e na moralidade cotidiana. 

A cultura, portanto, é a materialização visível dos valores filosóficos que sustentam as comunidades. 

Os rituais de iniciação, por exemplo, não são apenas práticas culturais, mas verdadeiras escolas de formação moral e espiritual (Mbiti, 

1990). Nesses ritos, o jovem aprende sobre responsabilidade, solidariedade e respeito aos mais velhos — valores que refletem a ética 

do ubuntu. Da mesma forma, a música e a arte tradicional transmitem ideias filosóficas sobre o sagrado, o equilíbrio e a comunhão 

com o universo (Gyekye, 1997). 

Essa interconexão evidencia que a filosofia africana não se limita à teoria, mas é uma filosofia da vida, expressa nas ações e tradições 

do povo. Hountondji (1996) enfatiza que o desafio contemporâneo é transformar essa sabedoria tradicional em reflexão crítica, sem 

perder a sua essência comunitária e espiritual. 

 

 

Desafios Contemporâneos e Reinterpretações 

Com a globalização e a modernização acelerada, as culturas africanas enfrentam desafios de preservação e adaptação. Segundo Wiredu 

(1980), a filosofia africana deve dialogar com a modernidade sem abandonar os seus valores fundamentais. Essa postura de equilíbrio 

é essencial para evitar a alienação cultural e promover um desenvolvimento baseado em princípios éticos africanos. 

Além disso, Gyekye (1997) propõe uma filosofia africana moderna que integra tradição e racionalidade crítica, capaz de responder aos 

problemas sociais e políticos contemporâneos. Essa reinterpretação dos valores tradicionais permite reafirmar a identidade africana 

num mundo cada vez mais interconectado. 

Ramose (1999) complementa que o ubuntu pode servir como fundamento ético para uma filosofia universal do cuidado e da 

solidariedade, aplicável também fora do contexto africano. Assim, cultura e filosofia continuam a oferecer contribuições relevantes 

para o pensamento global. 

 

Conclusão 

A análise da cultura e da filosofia africana revela a profundidade das formas de pensamento do continente. Ambas constituem 

expressões complementares de uma mesma visão de mundo, centrada na comunidade, na ancestralidade e na espiritualidade. A cultura 

manifesta, por meio de ritos, músicas e tradições, os valores filosóficos que estruturam a vida africana, enquanto a filosofia interpreta 

e renova continuamente esses valores. 

Compreender essa interligação é essencial para valorizar o contributo africano para a humanidade. Como afirma Hountondji (1996), 

pensar filosoficamente em África é também um ato de resistência e afirmação da dignidade humana. A filosofia africana, ao refletir 

sobre a existência e a moralidade, encontra na cultura o seu campo vivo e dinâmico, reafirmando o papel do continente como fonte de 

sabedoria e de humanismo universal. 

 

 

http://www.jetir.org/


© 2026 JETIR February 2026, Volume 13, Issue 2                                                          www.jetir.org (ISSN-2349-5162) 

JETIR2602193 Journal of Emerging Technologies and Innovative Research (JETIR) www.jetir.org b710 
 

Referências bibliográficas  

[1] Bourdieu, P. (1999). A economia das trocas simbólicas. São Paulo, Brasil: Perspectiva. 

[2] Gyekye, K. (1997). Tradition and modernity: Philosophical reflections on the African experience. New York, United States of 

America: Oxford University Press. 

[3] Hountondji, P. J. (1996). African philosophy: Myth and reality. (2ª. Ed.) Bloomington Indiana, United States of America: Indiana 

University Press. 

[4] Lakatos, E. M., & Marconi, M. A. (2017). Fundamentos de metodologia científica (8ª ed.). São Paulo Brasil: Atlas. 

[5] Mbiti, J. S. (1990). African religions and philosophy. Johannesburg, South Africa: Heinemann. 

[6] Ramose, M. B. (1999). African philosophy through ubuntu. Harare, Zimbabwe: Mond Books. 

[7] Tempels, P. (1959). La philosophie bantoue. Paris, France: Présence Africaine. 

[8] Wiredu, K. (1980). Philosophy and an African culture. New York, United States of America: Cambridge University Press. ons, 

pp. 118–137. 

http://www.jetir.org/

